

Die vielen Gestalten des Virus Der weltweite Abwehrkampf

Die neuen Medikamente "Na Lona" Revista GEO (Alemanha) Edição de FEVEREIRO DE 2001 Favor devolver este exemplar tels.: 2558-2519 / 2558-2229 DIEUNIERSCHAIZIEGEFAHR

# TELESKOPE

Die Augen der Astronomen

### USA

Im Kosmos der Glaubenskrieger

## KARNEVAL IN RIO

Die Maskerade der Besessenen

#### WILDPFERDE

Rückkehr in die mongolische Steppe

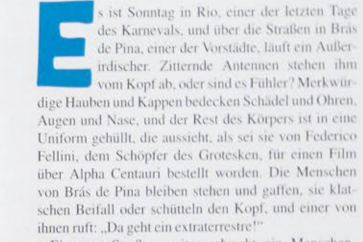


## KARNEVAL IN RIO

Niemand bleibt, wer er war, wenn im Februar ganz Rio de Janeiro ins Delirium fällt. Während die touristische Folklore des Karnevals im Stadion »Sambódromo« im Zaum gehalten und nach der Stoppuhr abgewickelt wird, füllen sich die Straßen mit lauter halluzinatorischen Masken und Gestalten: mit Außerirdischen und Müllköniginnen, mit Zukunftswesen und Schlammgeschöpfen - mit Menschen, die auf Reisen in andere Körper und andere Seelen gehen und im Samba-Takt die Frustrationen ihres Alltags verscheuchen

BACCHAN DER BESESSENEN





Ein paar Straßen weiter schwebt ein Menschenbaum über den Asphalt - ein Körper aus Blättern mit einem Kopf aus filzigen, haarigen Moossträhnen, wie sie in Regenwäldern von den Bäumen hängen. Kurz darauf ist mitten im Menschengewühl ein Indio zu sehen, der einen Mantel aus Rindenstückehen trägt und Knoblauchzöpfe im Haar. Nicht weit von ihm gibt sich ein König die Ehre, ein Regent mit goldenen Sandalen, "ein märchenhafter, herzergreifender Anblick", wie sich einer der gerührten Zuschauer später erinnern wird - auch wenn sich Majestät das königliche Schuhwerk nur mit Goldbronze auf die nackten Füße gesprüht hat.

Und dann endlich erscheinen die Narren der bloco da lama, der "Horde des Schlamms"

Vor ihrem Auftritt sind sie zu den Mangroven gezogen, draußen in Guaratiba, vor den Toren der Stadt, haben die Kleider abgelegt und sich brüllend und kichernd im Schlick gewälzt, sind versunken im dicken Matsch und dann wieder auferstanden, die Körper grau geschlemmt. Jetzt stürzen sie wie lebende Tonfiguren tanzend durch die Stadt. Ein erdhaft-wüster Anblick: Schlammtänzer in der Großstadt, ein Wunder. Nur Rios Bürgermeister hat schon Tage zuvor gemahnt, die Erdmenschen sollten sich bitte nicht gegen die Mauern historischer Gebäude lehnen, por favor.



Ipanema: Gruppenbild mit Star in Fotostudio auf offener Straße



Ein Fest voller Stil und schlechtem Geschmack, vulgār und grazios,

Unterdessen tobt in den Favelas von Bonsucesso, einem der finstersten Armenviertel der Stadt, ein urzeitliches Ritual. Die Bewohner bewerfen sich gegenseitig mit Dreck, mit allem, was stinkt und Flecken macht, mit Talkum und Mehl, mit Tinte und Essig und uringefüllten Beuteln – ein letztes "Spritzbad des schlechten Geschmacks", wie Rios Elite das derbe Volksvergnügen nennt, ehe in drei Tagen, am Aschermittwoch, die Fastenzeit für die Strenggläubigen unter den acht Millionen Katholiken der Stadt beginnt.

ies ist der carnaval de rua, der Straßenkarneval. Dies sind die Tage des Rausches und der öffentlichen Delirien. Der Selbstdarstellung und der Fantasien. Der Abenteurer, die für ein paar Stunden auf die Reise gehen in eine andere Existenz, und der doppelten Persönlichkeiten, die die Straßen mit ihren Halluzinationen bevölkern. Der Menschen, die von sich zeigen, was niemand ahnt, manchmal nicht einmal sie selbst.

Ein paar Tage noch, dann werden die Vorstädte mit den aufgeplatzten Trottoirs und schmutzigen Stehkneipen, mit den Hinterhöfen voller Specksteinspülen und ausgebauter Autositze, mit den unverputzten Backsteinbaracken, vor denen Männer in Unterhemden stehen und sich im Schritt kratzen, wieder in Elend und Armut versinken.

Aber bis dahin gelten die Gesetze der Possenreißer, des Bacchanals und der fantasia – jenes in Brasilien magischen Wortes für die Maskerade, für die Verkleidung, für die unbewusste Karnevalspersönlichkeit, die in jedem Menschen steckt, auch wenn er sonst im Leben schon resigniert hat und ohne Illusionen ist.

Der Carnaval de rua, das ist der andere, der außerhalb Rios fast unbekannte Karneval der Stadt. Das ist der Hexensabbat im Schatten jenes Festes, für das die Tropenmetropole weltberühmt geworden ist und das in den zwei Nächten vor Karnevalsdienstag im Wettstreit der 14 führenden Sambaschulen gipfelt. Einem Wettstreit, zu dem sich an diesen beiden Nächten 60 000 Sambatänzer im eigens errichteten "Sambódromo" versammeln – kritisch begutachtet von einer Jury, bewundert und beklatscht von Hunderttausenden.

Seit 1984 gibt es das Sambódromo. Für die Herren der Stadt war das Stadion ein Mittel, die Umzüge kommerziell zu nutzen. Für die *foliões*, die Feiernden auf der Straße, war es der Tod ihres Karnevals.

Das Sambódromo, das ist big business. Eine Betonschlucht mit einer 700 Meter langen Piste für die ParaFür die Requisiten des neuen Ichs werden die Mülltonnen der Vorstädte durchflöht



den, mit Tribünen für 80 000 zahlende Zuschauer und fest installierten Laufbändern für die ferngesteuerten Kameras von TV Globo. Eine Veranstaltung wie eine Fußball-WM, mit Sponsoren, Zubringerbussen, Kartenvorverkauf, VIP-Logen und Charterflügen aus Europa und den USA.

Die offiziellen Defilees gleichen Militäraufmärschen. Um die Zeit einzuhalten – 85 Minuten für die 700 Meter – treiben Einpeitscher die rund 5000 Tänzer einer jeden Sambaschule über die Asphaltpiste. Das Volk bleibt draußen vor den eisernen Drehtüren, amüsiert sich bei Büchsenbier und gekochten Maiskolben und versucht durch Gitter und Absperrungen einen Blick auf das glitzernde Spektakel zu erhaschen.

it dem Bau des Stadions schien das Ende des Straßenkarnevals gekommen zu sein. Die Umzüge wurden weniger, die naive Kunst der Selbstdarstellung und des Rollenwechsels war dem öffentlich Vorfabrizierten und von Brauereien Gesponsorten unterlegen, und der carioca, der Bewohner Rios, der in seiner Maskerade zum Karneval geht, schien zu einer aussterbenden Art zu gehören.

Doch dann erlebte der Mummenschanz eine Renaissance, Bis heute kann keiner genau sagen, wie es zu der Wiederauferstehung kam, aber zu verdanken ist sie wohl den *blocos* – spontan entstandenden Karnevalszünften –, die in den Stadtteilen von Nachbarn gegründet wurden und die fortan jedes Jahr den Carnaval de rua organisierten.

Seither beginnen 15 Tage vor Rosenmontag die ersten lärmenden Umzüge, gibt es jeden Tag in einem anderen Stadtviertel ein riesiges Spektakel. Höhepunkt sind die 72 Stunden vom Sonntag bis zum Aschermittwoch. Dann bewegt sich ein riesiger Figurenzoo durch die Hochhausschluchten des Zentrums, im Gewimmel Harlekins und Heilige, Filmhelden und Comicfiguren, und Hunderttausende jubeln ihnen zu.

Der Karneval ist Maskenball und Dreigroschenoper und vielleicht ist er auch der Tanz auf dem Vulkan, eine Art Massentherapie für die Bewohner Rios, die im Samba-Takt ihren Alltag und ihren Überlebenskampf wegtanzen können. Der Karneval ist vulgär und graziös, er ist schrill und anrührend, er hat Stil, aber ist auch grauenhaft geschmacklos. Und er wird von allen gefeiert, von Grafik-Designern aus Downtown und von Banditen aus den Vororten, von vereinsamten Rent-



Narren mit politischer Symbolik: »Zwerge« nennt man bestechliche Abgeordnete, »Zylinderhüte« die korrupten Bosse der Fußballklubs

Feiem können sie alle: Banditen und Bohemiens, Downtown-Designer und Vorstadt-Rentner



Pose und Posse: Das Lieblingsspiel der männlichen Bewohner von Rio ist es, sich Brust und Hintern auszustopfen



Er spielt das bumba-meu-bor nach, einen bäuerlichen Schwank. Die meisten Bewohner der Vorstädte von Rio sind Landflüchtlinge, die nichts mitgebracht haben außer den archaischen Figuren der Kirchweihfeste

Auch in jenen, die keine Illusionen mehr haben, steckt eine unbewusste Karnevals-Persönlichkeit nern, von Analphabeten aus dem Nordosten und Bohemiens aus Ipanema.

Viajar no curnaval neunen das die Brasilianer, auf die Reise in einen anderen Körper geben, in eine andere Seele. Die Verwandlung ist für sie kein Spiel. Sie fühlen sich besessen von dem Anderen, dessen Existene sie in sich spüren; es hat Macht über sie, ist Teil ihrer Person.

Die Requisiten für den Mummenschanz finden die Narren in dem Altstadtbasar von Saara Lagerfeld zöpfe, Mozartperücken und selbstklebende Koteletten, falsche Bäuche, falsche Hintern und falsche Wimpern Sommersprossen aus der Dose. Und Masken, Horrormasken aus den trash movies, Gesichter von Monstern und Mutanten einer in Panik gefallenen Zivilisation – Zweitgesichter, mit denen die Narren in der Stadt mit einer der höchsten Kriminalitätsraten Lateinamerikas versuchen, ihre Ängste zu exorzieren.

Die einfallsreichsten Maskeraden jedoch sind die der armen Teufel. Maskeraden aus der reichsten Fundgrube des Straßenkarnevals, dem Müll. Denn aus mehts etwas zu machen, luxo aus lixo, Luxus aus Müll, das ist im Karneval der Straße der Ehrgeiz der kreativen Habenichtse.

ür die Landflüchtlinge, die auf der Suche nach dem Glück, also nach Arbeit, in die große Stadt gekommen sind, ist das Aufbewahren, das Horten Teil ihrer Überlebenskultur. In ihrem Sperrmüll-Zuhause wimmelt es von kleinem nutzlosen Zeug, das aussieht wie kleines, nutzloses Zeug, aber für sie ist dieses Zeug eben unendlich viel mehr. Es ist etwas Vielversprechendes. Sie sehen dem Gerümpel an, was für ein Leben noch in ihm steckt, und sie holen es aus ihm heraus, destillieren Gold aus Dreck.

Sie bohren Löcher in leere Sardinenbüchsen, um mit diesen Gerätschaften anschließend Fische zu entschuppen, sie basteln aus den Speichen kaputter Fahrräder Antennen für den Fernseher, sie erschaffen aus einem abgefahrenen Autoreifen eine Badewanne für die Kinder, machen aus Kronkorken eine Fußkette für den Papagei und aus einem kleinen Öltrichter ein Lämpchen für die Nacht.

Kurz vor dem Karneval gehen die Leute besonders häufig zum Abfallcontainer in ihrer Straße, stöbern im

Auszeit vom alltäglichen Kamp ums Überleben in den Slums





Wenn die kleinen Jungs mit ihren Schwestern aus den Favelas in den Hügeln hinunter an die Copacabana kommen, hat für einen winzigen Auge

blick sogar die Armut Poesie – selbst unter der Schürze

Weggeworfenen, zu Tode Benutzten, wühlen in den kaputten Objekten des Konsums. Denn die Mülltonnen
sind für sie Zeughäuser, Arsenale, Ausgrabungsorte.
Da wird aus einem krümeligen Stück Styropor eine
Furcht einflößende Maske, ein Selbstbild aus einem
Albtraum, das jenen Quasimodo zeigt, der in einem
selbst steckt. Da wird aus alten Lotterielosen, Cocktailsticks oder weggeworfenen Postkarten tatsächlich so
etwas wie eine Toga, aus gebrauchten Topfkratzern
eine Perücke und aus den Laschen zum Aufreißen der
Bierdosen eine silberglänzende Kette.

rgendwo im Karnevalsgewühl begegnet man in jedem Jahr auch Ilson Lorca. Er ist einer der mülligsten und exzentrischsten Straßennarren der Stadt. Lorca, 67, der pensionierte Polizist aus Bräs de Pina, dem Arbeiterviertel. Lorca, das Fellini-Geschöpf mit den wippenden Antennen, der Außerirdische von Alpha Centauri, der wie kaum ein anderer die Kunst der Monsterwerdung aus dem Müll beherrscht und während des Karnevals durch die Straßen wandelt wie der Darsteller eines postmodernen Slumtheaters, klirrend und klappernd und leicht meschugge.

Das ganze Jahr über grübelt er darüber nach, wie er an den drei tollen Tagen triumphieren kann. Monatelang streift er durch Brås de Pina, durchflöht die Müllcontainer, sucht vor allem nach Flaschen, immer wieder, immer mehr. Denn Plastikflaschen sind Lorcas Fetische, sie schmücken fast jedes seiner Kostüme – auch sein Alpha-Centauri-Outfit, für das er sich aus Dutzenden in Streifen geschnittener Schraubverschlüsse eine Halskrause von Rembrandtscher Raffinesse gebastelt hat,

Plastikflaschen verschönerten vor zwei Jahren auch seinen Auftritt als rainha da sucata, als Königin des Schrotts. Da saß er auf einem Thron aus verbogenen Fahrradspeichen und Teilen eines Tischventilators, auf dem Kopf eine mit Blechmünzen bestickte Tiara, in der Hand als Zeremonienstab einen Besenstiel, an dem er alles festgezurrt hatte, was einmal dazu bestimmt gewesen war, etwas zu messen ein Tachometer, ein Senkblei, ein verrosteter Öldruckmesser, und dazu ein paar alte, zerbrochene, blinde Uhren. Eine Figur wie aus Samuel Becketts "Endspiel".

Was das alles zu bedeuten hatte? Darüber weiß Ilson Lorca, der Maestro des Mülls, nicht viel zu sagen, er bleibt sprachlos, stumm, er kann nur suchen und finden, arrangieren und kombinieren.

Während Lorca an diesem Karnevalssonntag über die Straßen von Brås de Pina zieht, treten überall in der Stadt kostümierte Straßenkinder auf und Sektennarren mit der Bibel in der Hand, Samba tanzende Grüppchen von Stammtischgröße und Riesenschwärme von Mannern, die das Lieblingsspiel des männlichen Carioca spielen: sich schminken, die Brust ausstopfen und als

In der schicken Zona Sul, in Ipanema und Copacabana, jonglieren die Transvestiten-Cliquen mit der Geschlechterzuordnung – kokett und satirisch, und manchmal ein wenig obszön. Erektionen in Frauenunterwäsche Eine Menagerie in Flamingorosa, Las-Vegas-Pink und Neongrün. Zerrbilder androgyner Fantasien. So schwarmen sie über die Promenaden: auf Plateausohlen und in engen Etui-Röcken, mit weiß lackierten Fußnägeln und ins Haar gewaschenen Regenbogenfarben.

ur gleichen Zeit öffnen sich zwei UBahn-Stunden entfernt in den westlichen Arbeitervororten die Türen
der Blechdachhütten, und Gestalten
im leuchtenden Stoffen treten auf die
Straße. Archaische Figuren in opulenten dreifarbigen Kutten aus Dutzenden Metern
Stoff, der, wenn es geregnet hat, so schwer ist, dass der

Das sind die Clovis-Figuren, die wohl ältesten Archetypen des Karnevals von Rio. In der Hand tragen sie den Schmuller, das Symbol des Lebens und der Mütterlichkeit, und ein Symbol des Todes: eine Sense vielleicht, einen Knochen oder die bexiga de boi, die mit Luft gefüllte Blase des Ochsen.

Träger der Kluft fast in Ohnmacht fällt.

Die Gesichter dieser Schreckensgeschöpfe sind vollständig von luftdurchlässigen Masken aus Gaze verdeckt. Ein Paviangesicht, ein Totengrinsen, ein höhnisches Darth-Vader-Lächeln – etwas Monströses und Larvenähnliches muss es sein.

Der Clóvis ist ein Horrorclown. Zwielichtig sind seine Herkunft, sein Geschlecht, sein Charakter. Niemand weiß, wen er verkörpert, aber er scheint ein afroeuropäischer Zwitter zu sein, halb Harlekin, halb ein von der Seele eines afrikanischen Toten besessener Brasilianer. Der Clóvis ist etwas sehr Junges oder sehr Altes, etwas aus der Zukunft oder aus der Vergangenheit, ein Alien oder ein Zombie.



Aus dem Figurenzoo der Slum-Oper; ein Lottoschein-Gewand.



... und ein Moos- und Blätterwald, dem Beine wachsen



Auf Leben und Tod: In den Clövis-Figuren bekommt der Schrecken eine Gestatt

Verwandlung ist kein Spiel, sondern de Auftritt des verborgene Selbst



Spaß in der Suhle: Die »Horde des Schlamms» bereitet ihren Auftritt vor

Irgendwann steigen die Horden aus den Vorstädten in die Züge in Richtung Zentrum. Dort tanzen sie dann, maskiert, dreschen die mit Luft gefüllten Ochsenblasen wie Schlagbälle auf den Boden, was sich anhört, als knallten Schüsse.

Ihre Auftritte folgen einem chaotischen, Angst machenden Code; ihre Performance, so anarchistisch sie auch aussehen mag, gehorcht Regeln. Selbst in der größten Tageshitze zeigen die Clövis nie ihr Gesicht. Kein verständliches Wort kommt über ihre Lippen, nur Unartikuliertes.

Sie schreien, pfeifen, stoßen Tierlaute aus, Eine Gruppe hält mit den Armen Besenstiele an den Körper gepresst. Plötzlich und unerwartet heben sie ihre Arme und lassen ihre Capes flattern wie Fledermausflügel. Einige Mitglieder der Bruderschaft haben ihre Schlagbälle mit Kleister bestrichen und durch Sand gezogen; jetzt prügeln sie damit im Vorüberflattern auf die Clóvis einer anderen Gang ein.

Statt der Defilees im Sambódromo Orgien der Fantasie

So werden die Menschen wieder zu jenen Genre-Figuren, die sie aus einer noch längst nicht vergangenen Vorzeit kennen. Denn fast alle Vorstadtbewohner kommen aus den archaischen Regionen draußen im Land, wo es keine Industrie und keinen Fortschritt gibt: aus den Ein-Telefon-Marktflecken, in denen noch die bäuerliche, feudalistische Alltagskultur herrscht, und wo die Weltnachrichten manchmal noch von Straßensängern weitererzählt werden. Als Moritat.

Es ist der letzte Tag des Karnevals. Entlang der Copacabana ist das Gewimmel und Gedrängel der Masken der geworden. Nur ein paar Stunden noch, dann ist die festa vorbei, dann kehren die Cariocas in ihre andere Leben zurück. Langsam ziehen die Lastwagen mit den Musikern über die Promenade und bespritzen alle paar Meter die Passanten mit Wasser. Kostümierte stürzen sich im vollen Putz ins nahe Meer und kehren tropfnass zurück.

Und dann kann es geschehen, dass plötzlich mitten in all dem Feiern und Tanzen eine Gestalt von erhabenem Ernst zu erkennen ist, ein Mann mit einer langen

und Maskeraden noch dichter, noch Schweiß treiben-

Und dann kann es geschehen, dass plötzlich mitten in all dem Feiern und Tanzen eine Gestalt von erhabenem Ernst zu erkennen ist, ein Mann mit einer langen Schleppe aus Dutzenden von Blechtellern: der equilibrador da fome, der "Seiltänzer des Hungers". Ein armer Schlucker aus einer der Hungerprovinzen im Norden, der gemessenen Schrittes über die Trottoirs der Copacabana scheppert und die Cariocas an das Drama der Tagelöhner erinnert, die man in dem Hinterland, aus dem er kommt, böias frias nennt, "Kaltesser", Blechnapfesser.

Wenn er dann im Morgengrauen nach Hause geht, haben sich die Straßen schon geleert; jetzt laufen das Echo der Müllkübel und der Lärm der Arbeitskolonnen, die das Konfetti zusammenfegen, durch die Stadt. Parfümgeruch verbreitet sich. Rios Verwaltung lässt Straßen mit duftendem Wasser kehren, um den Gestank von Urin und von vergossenem Bier zu vertreiben. Den Gestank von Menschenmassen, die oft ganze Tage und Nächte auf der Straße verbracht haben.

Auch für den Seiltänzer des Hungers ist der Karneval nun vorbei. Er ist praktisch nackt. Denn die Straßenbettler haben ihm seine Fantasia, sein Kostüm abgeschwatzt. Die Straßenbettler von Rio, die noch nicht einmal einen Blechteller haben, um davon zu essen.





und die Tage des Karnevals genießt auch er gern in der Menge "Schade", sagt Rogério Reis, 46, "dass der Karneval nur so kurz ist." Dies ist seine erste Foto-Reportage für GEO Doch der "Carnaval do Rio" beschäftigt den Fan des Fußballklubs "Flamengo" schon seit zwölf Jahren; seine Bilder der großen Straßen-Maskerade wurden von Museen und Kunstinstituten in metreren Ländern erworben. Stets an seiner Seite: Mayra, seine Ehefrau und Assistentin.

Rainer Fabian, 64, aus Ric

